
REDE INTERDISCIPLINAR DE ESTUDOS SOBRE A VIOLÊNCIA
CONSÓRCIO INTERINSTITUCIONAL EM ESTUDOS SOBRE A VIOLÊNCIAS

PLANO DE TRABALHO: Uma investigação sobre as atribuições de
violência e seus impactos na violência epistêmica

Prof. Dr. Alexandre Meyer Luz
Departamento de Filosofia
Programa de Pós-Graduação em Filosofia
Universidade Federal de Santa Catarina
alexmeyerluz@gmail.com
Lattes:
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do;jsessionid=B03900CC6D03F
865AA0D2D4014CA7975.buscatextual_0
Orcid:
https://orcid.org/0009-0001-0435-1102

Vinculado ao projeto de pesquisa UFSC "O que impede a produção e a circulação de
boa informação? - Aspectos sociais do conhecimento"

1. Introdução

Tratar do tema da violência é tratar de uma assunto complexo e escorregadio.

É complexo porque sobre o tema geral caem investigações dos mais variados tipos,

conduzidas pos áreas tão distintas quanto a Biologia, a Economia, a Educação e a

Neurociência. É escorregadio porque a discussão sobre o tema esbarra em vários

tipos de preconceitos arraigados; quando um livro tão popular quanto a Bíblia

sugere “dar a outra face”, sugere mais do que uma tese, mas ajuda a construir um

pano de fundo cultural sobre o tema. Este pano de fundo, associado à generalização

apressada, leva a suposições profundamente arraigadas como a de que “a violência é

sempre ruim”.

É surpreendente que a Filosofia tenha dispendido tão pouca atenção analítica

ao tema. A despeito de muitas pesquisas se dedicarem a consequências inaceitáveis

mailto:alexmeyerluz@gmail.com
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do;jsessionid=B03900CC6D03F865AA0D2D4014CA7975.buscatextual_0
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do;jsessionid=B03900CC6D03F865AA0D2D4014CA7975.buscatextual_0
https://orcid.org/0009-0001-0435-1102


de atos de violência e às causas deste ato, praticamente nenhum trabalho foi

dedicado à investigação do próprio conceito de violência.

Dada tal lacuna, nossa investigação pretende começar pela investigação sobre

o próprio conceito de violência. Em outros termos, pretendemos discutir a natureza

das atribuições de violência. A estratégia geral por trás desta investigação não é nova:

Filósofos, desde o início da investigação filosófica, perguntam-se pela natureza de

alguns conceitos que ocupam um papel importante em nossas transações

linguísticas e, daí, em nossas transações sociais. “Violência”, assim como

“conhecimento”, “justiça”, “arte” e etc., ocupa um destes lugares importantes. Uma

Filosofia da Violência merece, então, o mesmo estatuto de uma Filosofia do

Conhecimento, da Justiça e da Arte.

A Filosofia da Violência que vimos desenvolvendo assume e pretende

defender as seguintes teses:

i) em sentido estrito, "violento" ("violentamente"...) é uma propriedade que

pode ser atribuída a ações (ou a um conjunto de ações). Estados mentais não são

“violentos”, em sentido estrito. “Raiva”, “agitação” e outros estados podem,

eventualmente, produzir ações violentas, mas esta relação não é necessária. Estados

mentais só podem ser apropriadamente descritos como “violentos” quando se supõe

que eles produzem ações que serão classificadas como violentas. Dizer que “Pedro é

uma pessoa violenta” é dizer que Pedro realizou, realiza ou tem boas chances de vir

a realizar ações violentas.

ii) Uma ação pode ser classificada como "violenta", sem que se suponha

intenção (um espasmo involuntário pode gerar um movimento "violento" que quebra

acidentalmente o nariz de outra pessoa). Mesmo objetos inanimados podem

produzir ações que podem ser classificadas como violentas (como em “o trabalhador

entrou num lugar indevido e foi violentamente atingido pelo braço de robô”)

iii) Dizer que uma ação é violenta implica necessariamente apenas o

descrevê-la como associada a um dano potencial. O espasmo que quebra o nariz de



alguém pode ser considerado como uma ação violenta exatamente porque quebra o

nariz do transeunte desavisado; ele poderá ser considerado violento mesmo quando

o transeunte consegue defender ou se esquivar do movimento.

iv) Atribuições de violência são sensíveis ao contexto (duas pessoas podem

divergir sobre se uma ação deve ser classificada como violenta porque divergem

sobre se o dano é significativo, por exemplo) e ao tempo. Um soco numa luta de boxe

pode ser considerado fraco, porque não produz dano considerado significativo. O

mesmíssimo movimento, agora aplicado contra uma criança, pode ser considerado

uma ação violenta por conta do dano que ele pode produzir na criança.

v) Dizer que uma ação violenta é reprovável é fazer um segundo tipo de

consideração sobre a ação. Em muitos cenários, uma ação violenta pode não ser

digna de reprovação ou pode mesmo ser louvável. Aplicar um soco durante uma luta

de boxe é, muito tipicamente, algo que não é digno de reprovação (ao menos por

quem não considera uma luta de boxe uma atividade intrinsecamente reprovável);

aplicar um soco num agressor que ameaça uma criança pode vir a ser considerada

uma ação digna de louvor.

A segunda parte de nossa investigação está dedicada à investigação sobre os

tipos de violência epistêmica . Esta segunda parte se alimenta dos resultados da

Filosofia da Violência para pesquisar fenômenos mais tipicamente epistêmicos. Esta

investigação se aprofunda em dois subtipos gerais de violência epistêmica: violência

em confrontos de teses e consequências epistêmicas de violência crônica contra

pessoas.

O primeiro subtipo abrange inúmeras questões sobre as práticas

argumentativas. Práticas argumentativas são, inexoravelmente, práticas que

envolvem confrontos. Teses podem ser confrontadas, todavia, em diferentes

situações de confrontos: algumas mais cooperativas do que outras, por exemplo.



Teses podem ser confrontadas por agentes em diferentes posições epistêmicas

(como confrontos de teses entre professores e estudantes, por exemplo) e etc.

O segundo subtipo abrange situações em que pessoas são sistematicamente

atacadas enquanto agentes epistêmicos (por exemplo, agentes que sistematicamente

recebem xingamentos epistêmicos, tais como “seu burro”) ou atacados enquanto

pessoas (como no caso dos rebaixamentos gerais provocados pelo preconceito

socialmente instalado - de raça, gênero ou etc).

Ao fim, como resultado de uma Filosofia da Violência melhor articulada e de

uma Filosofia da Violência epistêmica, pretendemos ter ferramentas que ajudem a

melhor compreender e avaliar o fenômeno das ações violentas, oferecer subsídios

para uma avaliação mais fina dos diferentes aspectos do fenômeno e, com isso,

especular melhor sobre ações contra a violência moralmente condenável.

2. Objetivos

2.1. Geral

Desenvolver uma Filosofia da Violência

2.2. Específicos

- investigar os fenômenos de violência epistêmica;

- investigar estratégias para o trato das diferentes formas de violência

epistêmica.

3. Metodologia



Análise conceitual.

4. Bibliografia Básica

LUZ, Alexandre Meyer. “Por Uma Filosofia da Violência” (no prelo)

LUZ, Alexandre Meyer Luz. “Violência Epistêmica” (no prelo)

LUZ, Alexandre Meyer. LUZ, Bernardo Peressoni. “Filosofia da Violência: Microviolência e

Esquizoanálise” (no prelo).

LUZ, Alexandre Meyer, SARAIVA, João Marcelo, BISPO, Lucas Jairo Cervantes. “Da mera

ignorância para a ignorância construída: distinções sobre a natureza da ignorância
proposicional e considerações sobre a sua relação com a violência”. (no prelo)

VOROBEJ, Mark , The concept of violence. New York : Routledge, 2016

HEIMEYER, W. e HAGAN, J, International Handbook of Violence Research.Dordrecht: Kluwer

Academic Publishers, 2003.

SUE, D. W., Microaggressions in everyday life: race, gender, and sexual orientation. New Jersey:

John Wiley & Sons, Inc. 2010

LARKIN, Tim. When violence is the answer: learning how to do what it takes when your life is at

stake. Little, Brown and Company, 2017

DORLIN, E., Autodefesa: uma filosofia da violência. São Paulo: Ubu Editora; 1ª edição, 2020

COADY, C. A. J., Testimony: A Philosophical Study, Oxford: Clarendon Press, 1992.

FRICKER, Miranda, Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing, Oxford: Oxford
University Press, 2007.

ZAGZEBSKI, Linda Trinkaus, Epistemic Authority: A Theory of Trust, Authority, and Autonomy

in Belief, Oxford: Oxford University Press, 2012.



TANESINI, Alessandra & LYNCH, Michael P. (eds.), Polarisation, Arrogance, and Dogmatism:

Philosophical Perspectives, London: Routledge, 2020.


