REDE INTERDISCIPLINAR DE ESTUDOS SOBRE A VIOLENCIA
CONSORCIO INTERINSTITUCIONAL EM ESTUDOS SOBRE A VIOLENCIAS

PLANO DE TRABALHO: Uma investigacao sobre as atribuicoes de
violéncia e seus impactos na violéncia epistémica

Prof. Dr. Alexandre Meyer Luz

Departamento de Filosofia

Programa de Ps-Graduagao em Filosofia

Universidade Federal de Santa Catarina

alexmeyerluz@gmail.com

Lattes:
http://buscatextual.cnpg.br/buscatextual/visualizacv.do;jsessionid=B03900CC6D03F
865AA0D2D4014CA7975.buscatextual 0

Orcid:

https://orcid.org/0009-0001-0435-1102

Vinculado ao projeto de pesquisa UFSC "O que impede a produgao e a circulagao de
boa informacgao? - Aspectos sociais do conhecimento"

1. Introducao

Tratar do tema da violéncia é tratar de uma assunto complexo e escorregadio.
E complexo porque sobre o tema geral caem investigacoes dos mais variados tipos,
conduzidas pos areas tao distintas quanto a Biologia, a Economia, a Educacao e a
Neurociéncia. E escorregadio porque a discussdo sobre o tema esbarra em varios
tipos de preconceitos arraigados; quando um livro tao popular quanto a Biblia
sugere “dar a outra face”, sugere mais do que uma tese, mas ajuda a construir um
pano de fundo cultural sobre o tema. Este pano de fundo, associado a generalizacao
apressada, leva a suposicoes profundamente arraigadas como a de que “a violéncia é
sempre ruim”.

E surpreendente que a Filosofia tenha dispendido tao pouca atencao analitica

ao tema. A despeito de muitas pesquisas se dedicarem a consequéncias inaceitaveis


mailto:alexmeyerluz@gmail.com
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do;jsessionid=B03900CC6D03F865AA0D2D4014CA7975.buscatextual_0
http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do;jsessionid=B03900CC6D03F865AA0D2D4014CA7975.buscatextual_0
https://orcid.org/0009-0001-0435-1102

de atos de violéncia e as causas deste ato, praticamente nenhum trabalho foi
dedicado a investigacao do préprio conceito de violéncia.

Dada tal lacuna, nossa investigacao pretende comecar pela investigacao sobre
o proprio conceito de violéncia. Em outros termos, pretendemos discutir a natureza
das atribuicoes de violéncia. A estratégia geral por tras desta investigacao nao é nova:
Filésofos, desde o inicio da investigacao filoséfica, perguntam-se pela natureza de
alguns conceitos que ocupam um papel importante em nossas transacoes
linguisticas e, dai, em nossas transacoes sociais. “Violéncia”, assim como
“conhecimento”, “justica”, “arte” e etc., ocupa um destes lugares importantes. Uma
Filosofia da Violéncia merece, entdo, o mesmo estatuto de uma Filosofia do
Conhecimento, da Justica e da Arte.

A Filosofia da Violéncia que vimos desenvolvendo assume e pretende
defender as seguintes teses:

i) em sentido estrito, "violento" ("violentamente"...) é uma propriedade que
pode ser atribuida a acdes (ou a um conjunto de acoes). Estados mentais nao sao
“violentos”, em sentido estrito. “Raiva”, “agitacdo” e outros estados podem,
eventualmente, produzir acoes violentas, mas esta relacao nao € necessaria. Estados
mentais sé podem ser apropriadamente descritos como “violentos” quando se supoe
que eles produzem acoes que serdo classificadas como violentas. Dizer que “Pedro é
uma pessoa violenta” é dizer que Pedro realizou, realiza ou tem boas chances de vir

a realizar acoes violentas.

ii) Uma acao pode ser classificada como "violenta", sem que se suponha
intencao (um espasmo involuntario pode gerar um movimento "violento" que quebra
acidentalmente o nariz de outra pessoa). Mesmo objetos inanimados podem
produzir a¢oes que podem ser classificadas como violentas (como em “o trabalhador

entrou num lugar indevido e foi violentamente atingido pelo braco de rob6”)

iii) Dizer que uma acao é violenta implica necessariamente apenas o

descrevé-la como associada a um dano potencial. O espasmo que quebra o nariz de



alguém pode ser considerado como uma acgao violenta exatamente porque quebra o
nariz do transeunte desavisado; ele podera ser considerado violento mesmo quando

o transeunte consegue defender ou se esquivar do movimento.

iv) Atribuicoes de violéncia sdo sensiveis ao contexto (duas pessoas podem
divergir sobre se uma acao deve ser classificada como violenta porque divergem
sobre se o dano ¢é significativo, por exemplo) e ao tempo. Um soco numa luta de boxe
pode ser considerado fraco, porque nao produz dano considerado significativo. O
mesmissimo movimento, agora aplicado contra uma crianga, pode ser considerado

uma ac¢ao violenta por conta do dano que ele pode produzir na crianca.

v) Dizer que uma acao violenta é reprovavel é fazer um segundo tipo de
consideracao sobre a acao. Em muitos cendrios, uma acao violenta pode nao ser
digna de reprovacao ou pode mesmo ser louvavel. Aplicar um soco durante uma luta
de boxe é, muito tipicamente, algo que nao é digno de reprovacao (a0 menos por
quem nao considera uma luta de boxe uma atividade intrinsecamente reprovavel);
aplicar um soco num agressor que ameag¢a uma crian¢a pode vir a ser considerada

uma acao digna de louvor.

A segunda parte de nossa investigacao esta dedicada a investigacao sobre os
tipos de violéncia epistémica . Esta segunda parte se alimenta dos resultados da
Filosofia da Violéncia para pesquisar fendmenos mais tipicamente epistémicos. Esta
investigacao se aprofunda em dois subtipos gerais de violéncia epistémica: violéncia
em confrontos de teses e consequéncias epistémicas de violéncia cronica contra

pessoas.

O primeiro subtipo abrange intimeras questoes sobre as praticas
argumentativas. Praticas argumentativas sdo, inexoravelmente, praticas que
envolvem confrontos. Teses podem ser confrontadas, todavia, em diferentes

situacoes de confrontos: algumas mais cooperativas do que outras, por exemplo.



Teses podem ser confrontadas por agentes em diferentes posicdes epistémicas

(como confrontos de teses entre professores e estudantes, por exemplo) e etc.

O segundo subtipo abrange situacoes em que pessoas sao sistematicamente
atacadas enquanto agentes epistémicos (por exemplo, agentes que sistematicamente
recebem xingamentos epistémicos, tais como “seu burro”) ou atacados enquanto
pessoas (como no caso dos rebaixamentos gerais provocados pelo preconceito

socialmente instalado - de raga, género ou etc).

Ao fim, como resultado de uma Filosofia da Violéncia melhor articulada e de
uma Filosofia da Violéncia epistémica, pretendemos ter ferramentas que ajudem a
melhor compreender e avaliar o fenomeno das agdes violentas, oferecer subsidios
para uma avaliacdo mais fina dos diferentes aspectos do fenomeno e, com isso,

especular melhor sobre acoes contra a violéncia moralmente condendvel.

2. Objetivos

2.1. Geral

Desenvolver uma Filosofia da Violéncia
2.2. Especificos

- investigar os fenomenos de violéncia epistémica;
- investigar estratégias para o trato das diferentes formas de violéncia

epistémica.

3. Metodologia



Analise conceitual.

4. Bibliografia Basica
LUZ, Alexandre Meyer. “Por Uma Filosofia da Violéncia” (no prelo)
LUZ, Alexandre Meyer Luz. “Violéncia Epistémica” (no prelo)

LUZ, Alexandre Meyer. LUZ, Bernardo Peressoni. “Filosofia da Violéncia: Microvioléncia e

Esquizoanalise” (no prelo).

LUZ, Alexandre Meyer, SARAIVA, Joao Marcelo, BISPO, Lucas Jairo Cervantes. “Da mera
ignorancia para a ignoréncia construida: distin¢oes sobre a natureza da ignorancia
proposicional e consideragoes sobre a sua relacdo com a violéncia”. (no prelo)

VOROBE], Mark , The concept of violence. New York : Routledge, 2016

HEIMEYER, W. e HAGAN, ], International Handbook of Violence Research.Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers, 2003.

SUE, D. W., Microaggressions in everyday life: race, gender, and sexual orientation. New Jersey:

John Wiley & Sons, Inc. 2010

LARKIN, Tim. When violence is the answer: learning how to do what it takes when your life is at

stake. Little, Brown and Company, 2017
DORLIN, E., Autodefesa: uma filosofia da violéncia. Sao Paulo: Ubu Editora; 1? edigao, 2020
COADY, C. A.]., Testimony: A Philosophical Study, Oxford: Clarendon Press, 1992.

FRICKER, Miranda, Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing, Oxford: Oxford
University Press, 2007.

ZAGZEBSKI, Linda Trinkaus, Epistemic Authority: A Theory of Trust, Authority, and Autonomy
in Belief, Oxford: Oxford University Press, 2012.



TANESINI, Alessandra & LYNCH, Michael P. (eds.), Polarisation, Arrogance, and Dogmatism:
Philosophical Perspectives, London: Routledge, 2020.



